
349

Georg Langenhorst

Gegen „Gottesvergiftung“ und „Gottesentzug“
Notwendigkeit und Wege religiöser Erziehung in der Postmoderne

◆ Die Erziehung von Kindern ist eine herausfordernde Aufgabe; noch mehr 

gilt das für die religiöse Erziehung, zumal in unseren Tagen viele Erziehende 

selbst nur noch wenig Bezug zur Religion haben und daher auch keine Ein-

übung in eine religiöse Praxis vermitteln können. Der Autor, Professor für 

Religionspädagogik an der Universität Augsburg, weist in seinem Beitrag 

ganz besonders auf die Bereicherung hin, welche eine religiöse Erziehung 

bedeutet und möchte mit seinen vielfältigen Anregungen zur Praxis dem 

um sich greifenden „Gottesentzug“ entgegensteuern. (Redaktion)

ThPQ 162 (2014) 349 –358

Zeitgenossen der mittleren und älteren 

Generation werden sich an den Begriff 

und seine Bedeutung erinnern: „Gottes-

vergiftung“ nannte 1976 der Psychoana-

lytiker Tilman Moser (* 1938) das damals 

noch weit verbreitete Phänomen einer 

christlichen Erziehung, die vorwiegend 

mit Angst, Einschüchterung, Drohung 

und Schuldzuweisung arbeitete. Aus der 

,Frohbotschaft‘ wurde für (viel zu) viele 

eine ,Drohbotschaft‘. Gott wurde pädago-

gisch als übermächtiger Moralwächter ver-

zweckt, dessen Verfügungsgewalt bis ins 

Jenseits, bis zur möglichen Höllenstrafe für 

ein sündiges Leben reichte. „Du hast aus 

mir eine Gottesratte gemacht, ein angst-

gejagtes Tier in einem Experiment ohne 

Ausweg“1, klagte Moser.

1 Diagnosenwechsel: 
Fehlformen des Religiösen

Zahllose Berichte verweisen auf derartige 

Negativerfahrungen im Blick auf kirch-

1 Tilman Moser, Gottesvergift ung, Frankfurt a. M. 1980, 29.

liche Erziehung, die vor allem als Enge, 

Zwang und Individualisierungshemmung 

empfunden wurde. Ungezählte Zeuginnen 

und Zeugen berichten davon, wie sie sich 

ein Leben lang an derartigen Neurosen 

kirchlichen pädagogischen Zwangs ab-

arbeiten und sich mühsam von ihnen 

befreien mussten. Und derartige Berichte 

erscheinen bis heute. Nur zwei Beispiele 

seinen genannt:

Der in Altötting aufgewachsene Autor 

Andreas Altmann (* 1949) veröffentlichte 

2011 eine – wie schon am Titel ablesbare – 

radikale Abrechnung mit dem Aufwachsen 

im bayerischen Milieukatholizismus der 

1950er-Jahre: „Das Scheißleben meines 

Vaters, das Scheißleben meiner Mutter 

und meine eigene Scheißjugend“, geprägt 

von den repressiven, identitätszerstören-

den Wirkungen der Religion. Ähnliches 

gilt für den Roman „Ihr ständiger Beglei-

ter“ (2007) von Claudia Schreiber (* 1958). 

Erneut geht es um die Folgen einer engen, 

traumatisierenden christlichen Erziehung, 

hier allerdings in einer Baptistengemein-



350

schaft. Zahlreiche weitere Beispiele der-

artiger literarischer Entfaltungen von ‚Got-

tesvergiftungen‘ ließen sich nennen.2 

Entscheidend: Das Phänomen der 

‚Gottesvergiftung‘ ist im Blick auf heutige 

Kinder und Jugendliche weitgehend ver-

schwunden – abgesehen von bleibend ri-

giden Erziehungsvorstellungen in kleinen, 

fundamentalistisch ausgerichteten Rand-

gruppen beider Konfessionen. Nicht eine 

Vergiftung mit übermächtigen Gottesbil-

dern und Moralvorstellungen kennzeich-

net die heutige pädagogische Landschaft, 

sondern eher das Gegenteil – die Aus-

blendung oder Marginalisierung von Re-

ligion. Im Bild gesprochen: Nicht ,Gottes-

vergiftung‘ bestimmt das Krankheitsbild 

heutiger Erziehung, sondern der letztlich 

ebenfalls fatale ,Gottesentzug‘, die bewusst 

oder unbewusst vollzogene Verweigerung 

lebensnotwendiger (religiöser) Vitamine. 

Religiöse Erziehung und Bildung im öffent-

lichen Raum von Gemeinde, Kindertages-

einrichtungen und Schule muss demnach 

nicht mehr – wie noch in den 1970er- oder 

1980er-Jahren von vielen gefordert – ein 

vorhandenes krankmachendes Gottesbild 

diagnostizieren und therapieren, sondern 

eine tragfähige und lebensbedeutsame 

Gottesbeziehung überhaupt erst anbahnen 

und aufbauen.

Mehr und mehr setzt sich die Einsicht 

durch, dass zumindest Kinder ‚Religion 

brauchen‘3, unabhängig davon, ob sie sich 

später als Erwachsene zu einer konkreten 

2 Vgl. Georg Langenhorst, „Ich gönne mir das Wort Gott.“ Annäherungen an Gott in der Gegen-
wartsliteratur. Aktualisierte und völlig überarbeitete Neuausgabe, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 
2014.

3 Zum Gesamtthema vgl.: Georg Langenhorst, Kinder brauchen Religion. Orientierung für Er-
ziehung und Bildung, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2014.

4 Friedrich Schweitzer, Das Recht des Kindes auf Religion. Ermutigung für Eltern und Erzieher, 
Gütersloh 2000, 24.

5 Vgl. dazu: Klais Kurzdörfer, Vom ‚religiös Unmusikalischen‘ zum Anwalt der Religion. Wie re-
ligiös ist Jürgen Habermas?, in: Stimmen der Zeit 230 (2012), 167–178.

Konfession bekennen und eine bestimmte 

Religion praktizieren. Sie ,brauchen‘ Re-

ligion weit jenseits einer „einseitigen Fest-

legung bloß auf das Nützliche“4, und das 

gleich doppelt: zum einen jeweils gegen-

wartsbezogen in ihrem Kind-Sein, zum 

Aufbau von kindlich tragfähigen Welt-

bildern, Überzeugungen und Wertvorstel-

lungen. Zum anderen aber auch zukunfts-

orientiert, um sich in unserer Gesellschaft 

zu eigenständigen, selbstverantworteten, 

gebildeten Persönlichkeiten entwickeln zu 

können.

Auf ganz ungewohnter Ebene wurde 

dieser Befund vor kurzem bestätigt: Mehr-

fach bezeichnete sich Jürgen Habermas 

(* 1929) durchaus mit einem Unterton des 

Bedauerns als „religiös unmusikalisch“5 

– ein Sprachbild, das er von Max Weber 

entlehnt hat. Diese Bezeichnung weist in 

analoger Form darauf hin, in welchem Sin-

ne ,brauchen‘ hier gemeint ist. Gewiss, man 

kann ohne Musik leben, moralisch gut, 

sinnvoll und glücklich – aber welch be-

reichernde menschliche Dimension fehlt 

dabei! Wie schade, wenn eine so grund-

legende Ebene des Menschseins nicht 

entfaltet ist! Und mit welchem Bedauern 

werden musikalische Menschen auf un-

musikalische blicken, die oft nicht einmal 

ahnen, was ihnen fehlt oder entgeht.

Auch wenn der Vergleich von Musik 

und Religion seine Grenzen hat: Tatsäch-

lich ist es so ähnlich mit Religion. Auch 

das Religiöse ist eine Grunddimension des 

Langenhorst / Gegen „Gottesvergiftung“ und „Gottesentzug“



351

Menschen. Auch in ihr geht es um Wahr-

nehmung, Empfindung, Ausdruck und 

Gestaltung von Wirklichkeit in all ihren 

Facetten, ja mehr noch: um das Erahnen 

von Möglichkeiten, die unsere Erfahrungs-

welt übersteigen und so Raum geben für 

Sehnsucht, Hoffnung und Trost. Ganz in 

diesem Sinne wagte schon die Würzburger 

Synode – die Versammlung der deutschen 

katholischen Kirche im Versuch der Neu-

formulierung zentraler Glaubensüber-

zeugungen in das Zeitalter der Moderne 

hinein6 – vor vierzig Jahren die provokative 

Behauptung: „Die ,religiöse‘ Dimension“ 

von „Situationen und Erfahrungen“, die 

uns „unbedingt angehen“, auszuklammern, 

„hieße den Menschen verkümmern las-

sen“7. Die Fehlform ‚Gottesvergiftung‘ (im 

Sinne eines zutiefst fehlerhaften Verständ-

nisses von Religion) ist der Fehlform ‚Got-

tesentzug‘ gewichen (im Sinne des Fehlens 

der Befriedigung religiöser Urbedürfnisse).

Doch nüchtern-realistisch nachge-

fragt: Warum ‚brauchen‘ Kinder Religion? 

Was unterscheidet ein Aufwachsen mit 

Religion von einem Aufwachsen ohne Re-

ligion? Um nicht in der Unschärfe völlig 

allgemeiner Aussagen zu verbleiben, ver-

langt die Beantwortung dieser Fragen die 

Konzentration auf eine konkrete Religion, 

in unserem Fall auf das Christentum.

2 Zuspruch und Anspruch. 
Nachdenken über die Grund-
Logik des Christentums

Das Besondere des christlichen Glaubens 

lässt sich mit einem vielfach verwendeten 

6 Vgl. Reinhard Feiter / Richard Hartmann / Joachim Schmidl (Hg.), Die Würzburger Synode. Die 
Texte neu gelesen, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2013.

7 Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Der Religionsunterricht in der Schule. Ein 
Beschluss der Gemeinsamen Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland, Bonn 
1974, 24.

Wortspiel verdeutlichen: Ausgangspunkt 

unserer Existenz ist ein bedingungsloser 

Zuspruch Gottes, nur von diesem aus er-

klärt sich der Anspruch an eine moralische 

und spirituelle Lebensführung. Zuspruch – 

Anspruch. Entscheidend für den Grundzug 

des Christentums ist die Reihenfolge! Basis 

und Grundlage des christlichen Weltbildes 

ist das vorgängige und bedingungslose Ja 

Gottes: zu seiner Schöpfung als Ganzer, zu 

jedem einzelnen Menschen.

Auf den jüdischen Religionsphiloso-

phen Martin Buber (1878  –1965) wird der 

Ausspruch zurückgeführt: „Jeder Mensch 

hält Ausschau nach einem Menschen, der 

ihm das Ja des Seindürfens zuspricht.“ 

Ob aber je ein Mensch einen derartigen 

Zuspruch grundlegend und wirkmäch-

tig äußern kann? Die Bibel führt uns vor 

Augen, dass Gott uns genau dieses „Ja des 

Seindürfens“ immer wieder zuspricht – 

durch konkrete Menschen, in den Texten 

der Bibel, im Gebet, in den Sakramenten, 

in der Liturgie. Das Christentum ist eben 

nicht primär ein ethisches System, das 

bestimmte Normen, Werte, Gebote und 

Gesetze formuliert, einübt und überwacht. 

Hierin unterscheidet es sich fundamen-

tal von allen nicht religiösen Weltbildern. 

Hierin liegt sein Wärmestrom, sein durch 

alle Brüchigkeiten hindurch aufrecht-

erhaltenes Vertrauen in die – aus einer Be-

fähigung erwachsenden – Fähigkeiten des 

Menschen zur sinnvollen und humanen 

Gestaltung der Welt.

Vor jedem Anspruch an unser Ver-

halten steht der Zuspruch, vor allen Auf-

gaben steht die Gabe! Zur Veranschauli-

chung dieser spezifischen Grunddynamik 

Langenhorst / Gegen „Gottesvergiftung“ und „Gottesentzug“



352

gibt es zahllose biblische Urerzählungen. 

Nur drei Beispiele seien als Verdeutlichung 

angeführt:

– Die Schöpfung ist bereits als Le-

bensraum geschaffen, bevor der Mensch 

erschaffen wird. Sein Auftrag, die Erde 

zu bebauen und zu hüten (vgl. Gen 2,15), 

setzt die Schöpfung als Gabe voraus.

– Die Zehn Gebote werden Mose 

nicht einfach als Pflichtkatalog vorgesetzt. 

Vor der Benennung des Anspruchs erfolgt 

die Erinnerung an den vorgängigen und 

alles Folgende begründenden Zuspruch: 

„Ich bin JHWH, dein Gott, der dich aus 

Ägypten geführt hat.“ (Ex 20,2)

– Und schließlich: Am Anfang der 

jesuanischen Bergpredigt stehen nicht 

Formulierungen von Ansprüchen an ein 

Leben in seiner Nachfolge, sondern die 

wirkmächtigsten Formen des jesuanischen 

Zuspruchs gerade an jene, die diesen be-

sonders benötigen: die Seligpreisungen 

(vgl. Mt 5).

Zahlreiche weitere Belege ließen sich 

nennen. Sie treffen sich in einer gemein-

samen Grundstruktur: Das Christentum 

versteht sich grundlegend nicht als Pflicht-

ethik, der zufolge man aus Einsicht oder 

Verpflichtung das Gute deshalb tut, weil 

man es ,muss‘. Es enthält im Gegenteil 

eine Befähigungsethik: Als von Gott Be-

fähigte sind wir in der Lage, ein moralisch 

und sozial gutes Leben führen zu können. 

Deshalb ,brauchen‘ Menschen Gott – weil 

er uns zuspricht und zutraut, ein für uns 

und andere gelingendes Leben führen zu 

können.

Ohne Zuspruch kein Anspruch! Von 

hier aus lassen sich grundlegende Vor-

gaben für christliche Erziehung und Bil-

dung gewinnen. Im Zentrum kindlicher 

religiöser Erziehung muss der Zuspruch 

stehen. Kinder müssen sich als von Gott 

geliebte und gewollte Individuen verstehen 

können. Vermittelt werden muss dies über 

Menschen – uns Erwachsene. Kinder sind 

angewiesen auf ein Aufwachsen in einem 

Klima von Wohlwollen, Akzeptanz und 

Liebe, innerhalb der Kernfamilie genau-

so wie auf anderer Ebene innerhalb von 

Institutionen und der Gesellschaft. Ich-

Stärke wächst nur durch Zuspruch. Das 

Ausbilden einer eigenen Persönlichkeit 

braucht die Erfahrung des Geliebt-Wer-

dens. Selbstvertrauen entsteht nur aus vor-

gängigem Fremdvertrauen. Wenn Kinder 

wahrnehmen, dass Erwachsene ihrerseits 

ihr eigenes Vertrauen und Handeln aus 

einer Beziehung gewinnen, die über sie 

selbst hinausweist, spüren sie vielleicht die 

hintergründige Existenz Gottes.

3 Taufe als das unbedingte Ja 
Gottes zum Menschen

Wie wird diese untrennbare Verwobenheit 

von Zuspruch und Anspruch konkret? 

Schauen wir auf das Sakrament der Taufe, 

im Normalfall als Säuglingstaufe der ex-

plizite Beginn einer bewusst als christlich-

religiös gestalteten Biografie. Kirchlich 

betrachtet ist Taufe das erste, das grund-

legende Sakrament, das von fast allen 

christlichen Konfessionen gegenseitig an-

erkannt wird. Mit der Taufe beginnt nach 

katholischem Verständnis ein dreistufiger 

Prozess der Initiation, der Aufnahme und 

Einführung in die christliche Gemein-

schaft, die sich mit der Erstkommunion 

und Firmung zu einem Prozess der voll-

endeten Teilhabe rundet.

Aber warum lassen Menschen ihre 

Kinder heute überhaupt taufen? Nur aus 

familiärer Tradition? Aus fester Über-

zeugung? Bei genauem Hinsehen wird 

deutlich, dass der Taufwunsch der meisten 

Eltern „in Spannung zur Erwartung der 

Langenhorst / Gegen „Gottesvergiftung“ und „Gottesentzug“



353

Kirche“8 steht. Die kirchliche Lehre ver-

steht Taufe als Überwindung der Erbsün-

de, als Eintritt in die Gemeinde der von 

Gott zum Leben in Gnade Berufenen, als 

verbindliche Eingliederung in die verfasste 

Kirchengemeinschaft. All das – vor allem 

die dogmatisch formulierte ,Überwindung 

der Erbsünde‘ – ist den allermeisten Eltern 

entweder völlig fremd oder unwichtig. Sie 

wünschen sich etwas ganz anderes: „pri-

mär ein Ritual, das Schutz und Segen für 

ihr Kind und sie selbst verspricht“, eine Art 

oft irrationaler „Zukunftsabsicherung“, 

einen „Segen am Beginn des Lebenswegs“9.

Diese offensichtliche Diskrepanz zwi-

schen offiziell kirchlicher Lehre und den 

tatsächlichen Erwartungen zumindest eines 

Großteils der praktizierenden Gläubigen 

deutet auf ein Grundproblem heutiger re-

ligiöser Erziehung, Bildung und Praxis. 

Wie nicht zuletzt die SINUS-Milieustudien 

nachdrücklich belegen, liegen immer grö-

ßere Distanzen zwischen dem, was Men-

schen erwarten, glauben und erhoffen auf 

der einen Seite und dem Selbstverständ-

nis offiziell kirchlicher Theologie sowie 

dem Erscheinungsbild kirchlicher Praxis 

auf der anderen. Zwei unterschiedliche 

Wege des Umgangs mit dieser Spannung 

sind möglich: Denkbar ist zum einen der 

Versuch, den Zeitgenossen die vorgeb-

lich gleichbleibende Lehre und Praxis der 

Kirche besser verständlich zu machen. Das 

Defizit liegt bei diesem Verständnis auf der 

Seite der Gläubigen. Vorstellbar ist aber 

zum anderen auch der Versuch, kirchliches 

Denken und Handeln an den Bedürfnissen 

und Suchbewegungen heutiger Menschen 

auszurichten. Dann liegt das diagnostizier-

8 Claudia Hofrichter, Getaucht im Wasser des Lebens. Taufk atechese in Elterngruppen, in: Angela 
Kaupp / Stephan Leimgruber / Monika Scheidler (Hg.), Handbuch der Katechese. Für Studium 
und Praxis, Freiburg i. Br. 2011, 351–  362, hier 353.

9 Ebd., 353 f.

te Defizit auf Seiten von Amtskirche und 

Theologie.

Wie also könnte man Taufe jenseits 

des oben skizzierten Erwartungskonfliktes 

verstehen? Taufe ist das große Sakrament 

des Zuspruchs Gottes an den Menschen, 

sein bedingungsloses Ja. Taufe verändert 

unsere Identität so sehr, dass wir mit ihr 

immer noch die Verleihung des Namens 

verbinden, auch wenn dieser längst zuvor 

auf dem Standesamt juristisch verbindlich 

eingetragen wurde. Hinter dieser Tradition 

scheint immer noch jener Vers aus dem 

alttestamentlichen Prophetenbuch Jesaja 

auf – dort dem ins Exil vertriebenen, ver-

zweifelten, um seine Identität ringenden 

Volk Israel zugesagt, von da aber spirituell 

ausdeutbar auf einzelne Menschen aller 

Zeiten: „Fürchte dich nicht, denn ich habe 

dich ausgelöst, ich habe dich beim Na-

men gerufen, du gehörst mir.“ (Jes 43,1) 

In christlicher Deutung wird der kom-

plizierte, aus dem jüdischen Rechtswesen 

stammende Begriff ,ausgelöst‘ als ,erlöst‘ 

verstanden, eine eigenständige Weiterdeu-

tung, die zumindest den Taufsinn gut er-

klärt.

Denn welch wunderbare Zusage, wenn 

man sie auf Neugeborene bezieht: „Fürchte 

dich nicht, denn ich habe dich erlöst, ich 

habe dich beim Namen gerufen, du gehörst 

mir.“ Menschen müssen sich vor dem Le-

ben nicht fürchten, keine Angst haben vor 

all dem, was da auf sie zukommen mag. 

Warum nicht? Von Gott sind sie vorgängig 

angenommen, ,erlöst‘. Der allererste Zu-

spruch äußert sich als ein Rufen beim eige-

nen Namen, in ihm konkretisiert sich die 

Geborgenheit und Beheimatung stiftende 

Langenhorst / Gegen „Gottesvergiftung“ und „Gottesentzug“



354

Gottesbeziehung („du gehörst mir“). „Ich 

habe dich eingezeichnet in meine Hände“ 

(Jes 49,16), heißt es an einer anderen Stelle 

beim Propheten Jesaja. Gründe genug, ei-

nerseits die Namenswahl ernst zu nehmen 

und anderseits die Besonderheit des Na-

menstages nicht in Vergessenheit geraten 

zu lassen.

Dass dieser – göttliche wie menschlich 

vermittelte – Zuspruch Ansprüche nach 

sich zieht, ist offensichtlich. Das ,Ja‘ ver-

langt nach Antwort, die Gemeinschaft er-

wartet mit einem gewissen Recht ein Rück-

Wirken in sie selbst hinein (sofern sie sich 

so präsentiert, dass sie eine potenzielle Be-

heimatung attraktiv macht). Beides kann 

und muss nicht krampfhaft eingefordert 

werden, gehört aber vom Grundverständ-

nis zur Taufe hinzu. Wenn Eltern die Taufe 

ihres Kindes von der Kirche erbitten, sollte 

man ihnen diese Dynamik von Zuspruch 

und Anspruch vor Augen stellen. Nur 

in dieser Logik ist ja auch das – normal-

hin im standardisierten Frage-Antwort-

Schema abgefragte – Glaubensbekenntnis 

innerhalb der Taufzeremonie sinnvoll: Als 

Bestätigung des vorgängigen Zuspruchs 

Gottes.

4 Den Möglichkeitssinn schulen

Wie aber kann ein damit grundgelegtes 

Verständnis die weitere religiöse Erzie-

hung und Bildung konkret prägen? Ein we-

sentlicher Teil von Erziehung und Bildung 

widmet sich dem ständig zunehmenden 

Aufbau des Wirklichkeitssinns der Kinder: 

Immer besser, immer genauer, immer de-

taillierter sollen sie die sich ihnen bietende 

Wirklichkeit aufnehmen, deuten, beur-

teilen können. Das Zusammenspiel der 

Sinnesorgane und der Vernunft soll immer 

weiter verfeinert werden, um den Wirk-

lichkeitssinn zu fördern.

Es gibt aber neben diesem Wirklich-

keitssinn eine ganz andere menschliche 

Grunddimension, die man mit dem ös-

terreichischen Schriftsteller Robert Musil 

(1880  –1942) den Möglichkeitssinn nennen 

kann. Gewiss, so Musil am Anfang seines 

2000-Seiten-Romans „Der Mann ohne 

Eigenschaften“, benötige man den „Wirk-

lichkeitssinn“, also ein Gespür für Fakten, 

Tatsachen, Empirie. Das aber ist für Musil 

genauso wie für unsere Argumentation 

letztlich zweitrangig. Dieser erste zu för-

dernde „Sinn“ ist nur Grundlage für das, 

was das Besondere von – Musil interes-

sierend – Literatur, aber analog betrachtet 

eben auch das Besondere von Religion aus-

macht.

Und genau hier prägt Musil den hilf-

reichen Begriff des „Möglichkeitssinns“. 

Damit bezeichnet er die zentrale Fähigkeit, 

„alles, was ebenso gut sein könnte“ wie das 

Bestehende, „zu denken, und das, was ist, 

nicht wichtiger zu nehmen als das, was 

nicht ist“. Das so benannte, fiktiv erahnte 

Mögliche könne man – so Musil weiter in 

erstaunlich religiös gestalteter Begrifflich-

keit – sogar „die noch nicht erwachten 

Absichten Gottes“ nennen, denn es habe 

„etwas sehr Göttliches in sich, ein Feuer, 

einen Flug, einen Bauwillen und bewuss-

ten Utopismus, der die Wirklichkeit nicht 

scheut, wohl aber als Aufgabe und Erfin-

dung behandelt“10. Gerade die Kraft von 

Visionen dessen, was sein könnte, zeichnet 

also den Möglichkeitssinn aus.

Was lässt sich davon auf religiöse 

Lernprozesse übertragen? Der Glaube an 

10 Robert Musil, Der Mann ohne Eigenschaft en. Roman, hrsg. von Adolf Frisé, Reinbek b. Ham-
burg 2001 (11930  –1943), 16.

Langenhorst / Gegen „Gottesvergiftung“ und „Gottesentzug“



355

Gott lässt sich gewiss in vielerlei Hinsicht 

mit dem Wirklichkeitssinn erschließen: 

im Blick auf die historische Entfaltung 

des Monotheismus in der Geschichte des 

Volkes Israel; im Nachspüren des Lebens 

Jesu; in der Erforschung der Kirchen-

geschichte; in den objektiven Methoden 

der Archäologie, der Textwissenschaften 

und der empirischen Sozialforschung. All 

das wird aber allein zum Kern des Gottes-

glaubens nicht vordringen können. Der 

auch in religiöser Hinsicht unverzichtbare 

zu fördernde Wirklichkeitssinn bedarf 

grundlegend der Ergänzung um den Mög-

lichkeitssinn. Ohne ihn ist eine religiöse 

Existenz unmöglich. Gerade im Blick auf 

Kinder wird ein Schwerpunkt religiöser 

Erziehung in diesem Bereich liegen. Dabei 

wird religiöse Erziehung Hand in Hand 

gehen mit den anderen Bereichen, die den 

Möglichkeitssinn im doppelten Bezug auf 

Wahrnehmung und Ausdruck stimulieren: 

allen voran die Leseförderung, die musika-

lische Erziehung und die künstlerische 

Ausbildung.

Glauben lernen im Sinne der Schulung 

des Möglichkeitssinns heißt:

– staunend die Möglichkeiten zu ent-

decken, dass es mehr gibt als die reine Fak-

tenwirklichkeit;

– dem Entdecken der Wirklichkeit in 

all ihren sinnlich wahrnehmbaren Facet-

ten das spielerische Ausprobieren der das 

Reale übersteigenden Möglichkeiten hin-

zuzufügen;

– über Erzählungen, Naturbegegnun-

gen oder (Vor-)Lesen Fantasie und Vor-

stellungsvermögen schulen;

– neben der immer verfeinerteren Fä-

higkeit zur Wahrnehmung die Kompeten-

zen des Ausdrucks und der kreativen Ge-

staltung zu fördern;

– das ,Geheime‘ nicht als angstbesetzte 

Dimension des ,Unheimlichen‘ misszuver-

stehen, sondern als Raum des die wahr-

nehmbare Welt Umgreifenden zu erspüren;

– eine Sensibilität dafür zu gewinnen 

und zu schärfen, wie der Glaube an Mög-

lichkeiten dann auch die Wahrnehmung 

von Wirklichkeit verändert.

Nur über die Schulung des Möglich-

keitssinns in religiösem Sinn kann es gelin-

gen, dass Kinder die Welt als Gottes Schöp-

fung wahrnehmen; dass sie sich selbst als 

angenommene Gotteskinder empfinden 

können; dass sie bei Gott Schutz, Gebor-

genheit und Trost finden; dass sie sich in 

Gebeten und Liedern an Gott wenden; dass 

sie ihre polaren Fähigkeiten zu Gutem und 

Bösem als Aufgabe erkennen; dass sie auf 

ihre Weise Jesus als Gottes Sohn begreifen; 

dass sie Gott zutrauen, die menschliche 

Existenz auch über die Grenze des Todes 

hinaus zu tragen.

5 Geerdete Mystagogie. 
Wie man Kindern Raum für 
Gotteserfahrungen schafft

Die Förderung des Möglichkeitssinns ver-

weist auf einen spezifischen Fachbegriff 

der Spiritualitätsgeschichte: Mystagogie. 

Zusammengesetzt aus den griechischen 

Worten mysterion (Geheimnis) und agein 

(führen, leiten) kann man ihn übersetzen 

als ,(Ein-)Führung in die Geheimnisse‘. 

Ursprünglich war dieser Begriff in an-

tiken Mysterienkulten der Römer und 

Griechen beheimatet und bezeichnete dort 

den Prozess der Initiation in die jewei-

ligen geheimen, nun erschlossenen Kult-

vorstellungen. Im frühen Christentum 

wurde dieser Begriff von dorther über-

nommen, nun aber entscheidend umge-

deutet: Es geht Mystagogie im christlichen 

Sinne nicht um die Aufdeckung irgend-

welcher behutsam gehüteter Geheimnisse, 

Langenhorst / Gegen „Gottesvergiftung“ und „Gottesentzug“



356

sondern um die Erschließung der Gottes-

beziehung. Mystagogie kann man so ver-

stehen als „die theoretische und praktische 

Hinführung zur Gotteserfahrung durch 

erfahrene Menschen“11. Nicht um eine 

von Experten durchgeführte ,Hinführung‘ 

zu Gotteserfahrungen muss es bei einem 

geerdeten Verständnis von Mystagogie 

gehen, sondern um ganz einfache Prozesse 

des Anbietens, Anregens und Begleitens, 

welche die Möglichkeit des gemeinsamen 

Lernens explizit nicht ausschließen. Es 

geht um kleine Schritte der Inszenierung 

der Gegenwart Gottes. Sich mit Kindern 

gemeinsam auf den Weg der Annäherung 

an die Geheimnisse Gottes zu begeben, 

kann ein Prozess sein, der auch den ver-

meintlich Erfahrenen noch einmal ganz 

neue Dimensionen eröffnet.

Die praktische Umsetzung von Mys-

tagogie lebt aus der nicht aufzulösenden 

Spannung zweier Vorgaben. Kinder brau-

chen auf dem Weg der Annäherung an 

Gott beides: Verlässlichkeit und Besonder-

heit12. Ohne grundlegende Elemente wie-

11 Katrin Bederna / Hildegard König (Hg.), Wohnt Gott in der Kita? Religionssensible Erziehung in 
Kindertageseinrichtungen, Berlin–Düsseldorf 2009, 83.

12 Ebd., 89.

derkehrender Verlässlichkeit und sicher-

heitsspendender Routine können Kinder 

kein Vertrauen aufbauen, keine Ruhe 

finden, keine Beheimatung oder Gebor-

genheit empfinden. Umgekehrt können 

sie ohne Momente der Überraschung, des 

Besonderen, des Sperrigen, des bisherige 

Erfahrungen Herausfordernden keine 

weiterführenden Impulse aufnehmen. Re-

ligiös Erziehende sollten an beide Dimen-

sionen denken.

Grundlegende Elemente von Verläss-

lichkeit:

– Verlässliche Sprache: Kinder sind 

darauf angewiesen, dass Sprache und 

Zeichensysteme wortwörtlich und gleich-

bleibend stimmen. Die ihnen erzählten 

Geschichten müssen in sich logisch sein 

und aufgehen. Doppelsinnigkeit, Viel-

strängigkeit, offenes Ende, Ironie sind zu 

vermeiden. (Biblische) Geschichten wer-

den immer wieder gleich erzählt, denn sie 

bilden Wirklichkeit ab.

– Verlässliche Symbole und Rituale: 

Kinder können auf ihre Weise gut mit 

Symbolen und Ritualen umgehen, auch 

wenn sie diese kognitiv noch nicht in ihre 

Polyperspektivität auflösen. Aber auch hier 

gilt das Gesetz der Verlässlichkeit. Sym-

bole (Kreuzzeichen, Kerzenanzünden, Ad-

ventskranz, Osterschmuck …) müssen in 

immer gleichen Kontexten und mit gleich-

bleibender Sinnfüllung eingesetzt werden. 

Rituale wie Morgengebet, Tischgebet oder 

Abendgebet, aber auch Vorlesen oder Mu-

sik-Hören haben ihren genauen Ort, ihre 

Zeit, ihren festgelegten Ablauf. Gewiss 

sind kleine Abweichungen oder Fortent-

wicklungen möglich, aber nur im Rahmen 

grundlegender Festschreibung.

Langenhorst / Gegen „Gottesvergiftung“ und „Gottesentzug“

Weiterführende Literatur:

Grundlegend: Angela Kaupp / Stephan Leim-

gruber / Monika Scheidler (Hg.), Handbuch 

der Katechese. Für Studium und Praxis, 

Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2011.

Speziell für religiöse Primäerziehung: Mat-

thias Hugoth, Handbuch religiöse Bildung 

in Kita und Kindergarten, Freiburg i. Br.–

Basel–Wien 2012).

Evang. Perspektiven: Friedrich Schweitzer, 

Das Recht des Kindes auf Religion, Güters-

loh 2013.



357

– Verlässliche Regeln: Kinder sind 

abhängig von Regeln der Fairness und 

Tauschgerechtigkeit. Ihnen gesetzte oder 

mit ihnen ausgehandelte Regeln zu ver-

letzen oder zu ignorieren, erschüttert die 

Basis ihres Weltverständnisses.

– Verlässliche Personen: Kinder ver-

trauen Menschen, die sie kennen und mit 

denen sie gute Erfahrungen gemacht ha-

ben. Gerade religiöse Bezugspersonen sind 

nicht einfach austauschbar. In den Perso-

nen spiegelt sich die erhoffte Verlässlichkeit 

Gottes. Ein religiöser Vollzug innerhalb der 

Familie, eine gute Beziehung zu Gemeinde-

referentIn oder ReligionslehrerIn, ein ver-

trauter, präsenter Pfarrer vervielfachen so 

die Chance auf den Aufbau von tragfähigen 

religiösen Überzeugungen.

– Verlässliche Zeiten: Kinder brauchen 

einen geregelten Zeitrhythmus, sowohl im 

Blick auf die Tagesgestaltung (Aufstehen, 

Zu-Bett-Gehen, Mahlzeiten, Freizeit) 

als auch im Blick auf längere Zeiträume 

(etwa: Sonntag als Einschnitt; Kirchenjahr 

als höhepunkt- und ritualstiftender Fest-

kreis). Erneut geht es nicht um langweilige 

Routine, sondern um eine grundsätzliche 

Orientierung, welche die gezielte Durch-

brechung explizit mit vorsieht.

– Verlässliche Orte: Kinder können nur 

dann Beheimatungsgefühle entwickeln, 

wenn sie sich nicht ständig auf neue Räu-

me und Orte einstellen müssen. Ohne eine 

fest zugeordnete Kirche wird die mögliche 

Erfahrung von Liturgie ortlos. Der gleiche 

Sitzplatz (am Esstisch, in der Schule, gege-

benenfalls in der Kirche …) entlastet vom 

Druck ständiger Neuorientierung. Ein be-

stimmter Ort des Vorlesens und Erzählens 

(Zuhause, im Klassenzimmer …) markiert 

die dort stattfindende besondere Hand-

13 Vgl. Georg Langenhorst (Hg.), Gestatten: Gott! Religion in der Kinder- und Jugendliteratur der 
Gegenwart, München 2011.

lung. Eine selbst mitgestaltete Einrichtung 

ermöglicht Identifikation mit dem gewähl-

ten Zimmer oder Raum.

Verlässlichkeit ist jedoch nur die eine 

Seite der Medaille mystagogischen Ler-

nens. In derartigen Strukturen von Sicher-

heit, Beheimatung, Zu-sich-selbst-Kom-

men und bestätigtem Vertrauen werden 

produktive Prozesse der Konfrontation mit 

Neuem, Unerwartetem, Herausfordern-

dem möglich. Folgende Elemente der die 

Verlässlichkeit ergänzenden Besonderheit 

lassen sich nennen:

– Besondere Geschichten: Kinder wer-

den schnell merken, dass religiöse Erzäh-

lungen anders funktionieren als alltags-

übliche Kinderbücher, Comics, Märchen 

oder Fantasy.13 Gewiss, sie teilen die nar-

rative Grundstruktur, Spannung, Elemente 

des Rätselhaften, Geheimnisvollen und 

Wunderbaren. Erzählungen aus Bibel oder 

Kirchengeschichte haben aber einen ande-

ren Anspruch. Ihnen geht es nicht primär 

um Unterhaltung oder Belehrung, sondern 

um den Aufbau eines Weltbildes. Mit ih-

nen wird von den Vor- oder Mitlesenden 

die Erwartung verknüpft, dass sie lebens-

bedeutsam werden. Die meisten Kinder 

spüren diesen Unterschied.

– Besondere Gesten und Rituale: So 

verlässlich und wiederholend gleichblei-

bende Gesten und Rituale auch sein mö-

gen, sie durchbrechen doch den Alltag. Es 

ist eben nicht ,normal‘, dass man zu Be-

ginn des Gebets ein Kreuzzeichen macht; 

nicht ,normal‘, dass man um den sechsten 

Januar herum die geheimnisvollen Kürzel 

CMB an der Haustür findet (oder sie sogar 

anderen selbst aufzeichnet); nicht ,normal‘, 

dass man zu Beginn der Fastenzeit einen 

Tag lang ein Aschenkreuz auf der Stirn 

Langenhorst / Gegen „Gottesvergiftung“ und „Gottesentzug“



358

trägt; nicht ,normal‘, neben dem Geburts-

tag einen Namenstag zu feiern und an die-

sem Tag an den Namenspatron zu denken. 

Auch wenn Kinder nur einige derartiger 

Bräuche praktizieren oder kennen, bieten 

gerade religiöse Gesten und Rituale die 

Chance einer Erwartungsdurchbrechung, 

der Anreicherung um eine zusätzliche 

Lebensdimension. Und wenn Kinder der-

artige Bräuche gar nicht kennen, können 

Religionsunterricht und Gemeindekate-

chese umso unbefangener in diese Welten 

einführen.

– Besondere Handlungen: Gotteser-

fahrungen können über konkrete Per-

sonen erfolgen. Kinder können sehr wohl 

genau wahrnehmen, dass gottgläubige 

Menschen anders leben als andere. Alle ak-

tuellen empirischen Umfragen bestätigen, 

dass vor allem die zentralen Bezugsper-

sonen aus dem Nahbereich für die religiöse 

Sensibilisierung und Prägung verantwort-

lich sind. Eltern oder Großeltern auch als 

betende, singende, segnende, spirituell 

aktive Menschen zu erleben, ist für Kinder 

ein besonderes Erlebnis – das bei Über-

fütterung oder mangelnder Authentizität 

freilich immer die Gefahr in sich tragen 

kann, kontraproduktiv zu wirken.

– Besondere Begegnungen: Im liturgi-

schen Raum erleben Kinder Priester, Dia-

kone und Messdienerinnen und Messdie-

ner in ihrer liturgischen Rolle, verdeutlicht 

durch die besondere Kleidung, den be-

sonderen Raum, den besonderen Duft, die 

besondere Zeremonie, die besondere Mu-

sik. Sie begegnen Ordensleuten, vielleicht 

auch Repräsentanten anderer Religionen, 

die auch im Alltag besondere Kleidung 

Langenhorst / Gegen „Gottesvergiftung“ und „Gottesentzug“

tragen. Sie treffen Menschen, die in be-

stimmten Zeiten nichts essen oder trinken. 

All das kann zu Fremdheitsgefühlen und 

Distanzierung führen, aber auch zu einem 

wachsenden Gespür für die Besonderheit 

dessen, um das es geht.

Die Diagnose ‚Gottesentzug‘ darf nicht 

das letzte Wort behalten. In der benannten 

Mischung aus Verlässlichkeit und Ver-

trautheit, in der Verbindung von rational 

Verstehbarem und bleibend Geheimnis-

vollem des Lebens, in der Erfahrbarkeit 

von Zuspruch und der Einübung in An-

spruch kann sich für Kinder das ihr Leben 

bereichernde Bewusstsein einer Gottes-

beziehung anbahnen.

Der Autor: geb. 1962, Studium der Katho-

lischen Theologie, Gemanistik, Anglistik in 

Trier, Tübingen, Lancaster und Stirling, Pro-

motion und Habilitation in Tübingen, Lehr-

tätigkeit in Weingarten und Nürnberg, seit 

2006 Inhaber des Lehrstuhls für Didaktik 

des Katholischen Religionsunterrichts/Re-

ligionspädagogik an der Katholisch-Theolo-

gischen Fakultät der Universität Augsburg. 

Forschungsschwerpunkte: Theologie und 

Literatur; Interreligiöses Lernen; religiöse 

Erziehung und Bildung. Neuere Schlüsselpu-

blikationen: „Ich gönne mir das Wort Gott“. 

Annäherungen an Gott in der Gegenwartsli-

teratur. Aktualisierte Neuausgabe (Freiburg 

i. Br.–Basel–Wien 2014); Kinder brauchen 

Religion. Orientierung für Erziehung und 

Bildung (Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2014); 

Gestatten Gott! Religion in der Kinder- und 

Jugendliteratur der Gegenwart (München 

2011).


